
Rmine è amato da Matteo e usato, praticamente solo da lui, 
eccetto che da Lc 12,28. 
	 Con questo dubbio si rende ragione di quanto acca-
drà dopo: la comunità non sarà fatta solo di forti e sicuri  
credenti, né sarà sempre salda nella fede. La oligopistia (cf. 
Mt 17,20) la accompagnerà e la Chiesa dovrà fare i conti 
con questa condizione.
	 A questa gente incerta viene tuttavia dato un compito: 
poreuthentes oun matheteusate, «andando dunque fate disce-
poli» (28,19), dove il termine marcato non è quello della 
partenza, risolta con un semplice participio, ma l’impera-
tivo «fate discepoli», seguito da altri due participi: «battez-
zando» e «insegnando» (didaskontes, v. 20), con i quali si 
traccia una specie di programma operativo dal primo an-
nuncio, al battesimo, alla catechesi su ciò che il Kyrios stesso 
ha comandato.
	 Il compito è senz’altro sproporzionato per la gente mal-
ferma a cui è affidato. Unica garanzia è l’Io sono con voi, il 
nome antico del Risorto che prende adesso il significato di 
una promessa compiuta.
	 Il finale di Matteo ricapitola dunque le tematiche prin-
cipali del Vangelo, tra il realismo che annota l’umana de-
bolezza nella fede e la certa affermazione della costante 
presenza del Risorto nella sua Chiesa fino al compimento 
dell’eone visibile (sunteleia aionos), quando verrà la grande 
cernita. 
	 Sunteleia aionos, «compimento dell’eone»: questi stessi 
termini, nello stesso nesso grammaticale, compaiono infatti 
anche in Mt 13,39.49, 24,3, proiettando sul c. 28 la luce del 
giudizio ultimo.

pla Parola in cammino
Stefania Monti

Santissima Trinità
Dt 4,32-34.39-40; Sal 32; Rm 8,14-17; Mt 28,16-20

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  B 22	 2021

IL FINALE CHE SPIEGA TUTTO

	 Come quasi sempre, è il finale del racconto che dà ra-
gione di tutto, non solo di quanto lo precede, ma anche, 
eventualmente, di quanto seguirà nella vita del lettore. O, 
almeno, così accade nel Vangelo secondo Matteo. 
	 Le apparizioni del risorto narrate dagli evangelisti sono 
accomunate da un elemento: l’incredulità, o comunque una 
reazione non proprio positiva. Si parla di paura per le don-
ne, nel finale originario di Marco (16,8); di dubbi e incredu-
lità degli apostoli e discepoli in Luca (24,11.38); del dubbio 
del solo Tommaso in Giovanni (20,25). 
	 Matteo ci presenta un finale ricco e composito che, ap-
punto, rende ragione di quanto precede e di quanto seguirà.
	 C’è una solenne promessa da parte del risorto di essere 
coi suoi (idou ego meth’umon, v. 20), che rimanda al nome 
rivelato a Giuseppe (Emmanouel…meth’emon o theos, 1,23), 
collegando la fine con il principio.
	 Egli è con, e questo è il senso della sua vita con gli undici: 
stare con gli uomini, con il suo popolo, con loro, realizzando 
la parola di Is 7,14 e testimoniando il Dio sempre presente 
dell’Esodo (cf. Es 3,14). 
	 Neppure promette che verrà presto, come accade in Ap 
22,7, semplicemente rimane per tutta la durata del tempo. 
Del tempo, oltre che del mondo.
	 Il termine aion infatti riprende un importante elemen-
to dell’apocalittica giudaica, che vedeva confrontarsi due 
aiones, o, in ebraico, due ῾olam: questo mondo (ha῾olam 
hazeh), come mondo dell’ingiustizia, e il mondo futuro 
(ha῾olam haba’), quello che viene, in cui regneranno inve-
ce la giustizia, la pace e tutti i beni. Aion ha un significato 
sia temporale (saeculum – che passa poi nell’eucologia), sia 
spaziale, parallelo a kosmos, come l’ebraico ῾olam. L’opposi-
zione, in realtà, è tra visibile e invisibile. 
	 Nel rabbinismo il senso temporale pare prevalente: il 
Risorto resta dunque fino alla fine di questa realtà spazio-
temporale visibile in cui gli undici si trovano e anche noi ci 
troviamo. 
	 Questa compagnia costante del Kyrios deve rassicurare 
quelli di loro che sono titubanti, perché anche per Matteo 
l’apparizione del Risorto è accompagnata da qualche riser-
va. C’è chi si prostra e qualcuno che dubita, non nel senso 
di un dubbio cogitativo, e neppure di un rifiuto di credere, 
ma di un’incertezza. Chiunque pensa infatti è soggetto a 
incertezze. Qui viene usato un verbo raro: distazo, che com-
pare ancora solo in Mt 14,31, allorché Pietro, titubante e 
insicuro, affonda nell’acqua. 
	 Più che un dubbio è semmai la condizione dell’oligopi-
stos, dell’uomo di fede fragile e scarsa, il tentennante. Il ter-

G
ia

nf
ra

nc
es

co
 B

ar
bi

er
i d

et
to

 il
 G

ue
rc

in
o,

 C
ris

to
 ri

so
rt

o 
ap

pa
re

 a
lla

 m
ad

re
, 1

62
9.

 C
en

to
, P

in
ac

ot
ec

a 
ci

vi
ca

.


